# 來知德の錯綜說と王夫之の乾坤並建論

#### はじめに

鮮や日本にも大きな影響を及ぼしたものであるが、それに關する國內る所謂「錯綜說」である。來知德の錯綜說は近世中國のみならず、朝 史における來知徳の影響を考慮すれば、 の研究は極めて乏しいのが實情である。 る來知德の地位は、本田濟『易學』(サーラ叢書、一九六〇年)や戶田 の象を論じたものであるという。その易說が來氏の易學思想を代表す のがこの書であり、その易説は繋辭上傳の「錯綜其數」を基として易 して紹介されていることからも窺える。來知德の易學に關する著作に 説した國內の研究書において、來知德のみが明代を代表する易學者と 豐三郎『易經注釋史綱』(風閒書店、一九六八年)といった易學史を概 (今重慶市梁平縣) の人で、明末の著名な易學者である。易學史におけ 解明のためにも一考に値すると考えられる。本稿においてまず來氏 來知德(一五二五~一六〇四)は、 『周易集注』(一六○一年刊)がある。『四庫提要』は、來知德が 萬縣の山中に籠もり易に沒頭すること二十九年にして完成したも 字は矣鮮、 來氏易學の研究は近世易學史 しかし、そのような近世易學 號は瞿唐、 四川梁山 ·· 回

めである。の錯綜説を主題としたのは、その錯綜説が來氏易學の要とも言えるた

金

東

鎭

本稿で注目したもう一點は、明末清初の思想家である王夫之の易學を理論であることがわかる。また、王氏は『周易』における乾坤立建論と錯綜説の關係を體と用の關係に譬えて説明する。これらのこ立建論と錯綜説の關係を體と用の關係に譬えて説明する。これらの第一綱領として有名なものである。また、王氏は『周易』における乾坤し、錯綜合一を象と爲す」という命題は、易解釋における王夫之の第一綱領として有名なものである。また、王氏は『周易』における乾坤においてもその「錯綜説」が重要な意味を持つという點である。乾坤においてもその易學においてもまた。

新しい意味を付與して最初に「錯綜」と名付けたのが來知德であるかないかという疑問が殘る。それは漢易から始まる旁通・反對の概念にれる。しかし、漢易と王夫之の閒には來知德の存在を考慮すべきではれる。しかし、漢易と王夫之の閒には來知德の存在を考慮すべきでは述べている。このような記述は、王夫之が自分の易學において錯綜說述でいかという疑對(綜)であるが、單に漢易を援用したものではない」と高田淳氏は王夫之の錯綜説について、「錯綜とは漢易にいう旁通卦

らである。朱伯崑氏は、錯綜説における來氏易學の意義を窺い になると思われるが、その比較はむしろ近世易學史における來氏易學の理論的 となると思われるが、その比較はむしろ近世易學史における來氏の錯 にうした考えに基づいて、本稿は來知徳の錯綜說を主題として前代 こうした考えに基づいて、本稿は來知徳の錯綜說を主題として前代 の易學からの影響及び漢易の類似技法とは相異なる來氏易學の理論的 を考察し、來王兩氏の錯綜說の比較は、易學における來王兩氏の關係の解明の一助 となると思われるが、その比較はむしろ近世易學史における來氏の錯 となると思われるが、その比較はむしろ近世易學史における來氏の錯 にかる。 となると思われるが、その比較はむしろ近世易學史における來氏の錯 にからの影響及び漢易の類似技法とは相異なる來氏易學の理論的 の易學からの影響及び漢易の類似技法とは相異なる來氏易學の意義を窺い こうした考えに基づいて、本稿は來知徳の錯綜說を主題として前代 の易學からの影響及び漢易の類似技法とは相異なる來氏易學の意義を窺い にかる。

### 來知德の錯綜說

衆註成書、然不過以理言之而已、均不知其象、不知文王序卦、不而易中取象之旨遂塵埋于後世。本朝纂修易經性理大全、雖會諸儒自王弼掃象以後、註易諸儒皆以象失其傳、不言其象、止言其理、

不知其象、 (中略) 故象猶鏡也、 而入。不得其門而入、則其註疏之所言者乃門外之粗淺、 知孔子雜卦、 不其可長歎也哉。 是自孔子沒而易已亡至今日矣。四聖之易、 易不註可也 不知後儒卦變之非。于此四者既不知、則易不得其門 有鏡則萬物畢照、 夫易者象也、 象也者像也、 若舍其鏡、 是無鏡而索照矣。 此孔子之言也。 如長夜者二千餘 非門內之

るなり」、此れ孔子の言なり。 易已に亡び今日に至る。 らず。此の四者に于いて既に知らざれば、則ち易は其の門を得て 理大全』は、諸儒の衆註を會めて書を成すと雖ども、然れども理して易中の取象の旨は遂に後世に塵埋す。本朝纂修の『易經・性 熹の言葉)を以て、 くして索照するなり。 鏡有れば則ち萬物畢く照し、 長歎す可からざらんや。「夫れ易なる者は象なり、象なる者は像 乃ち門外の粗淺にして、門內の奧妙に非ず。是れ孔子沒して自り 入らず。其の門を得て入らざれば、則ち其の註疏の言う所の者は 文王の序卦を知らず、孔子の雜卦を知らず、後儒の卦變の非を知 を以て之を言うに過ぎざるのみにして、均しく其の象を知らず、 王弼の象を掃いて自り以後、 其の象を言わず、止だ其の理を言うのみ、 其の象を知らざれば、易は註せざるも可な 四聖の易、長夜の如き者二千餘年、 其の鏡を舍つるが若きは、 (中略)故に象は猶お鏡のごときなり。 註易の諸儒は皆な「象失其傳」 是れ鏡無 其れ

たと考える。しかし、來知德は繋辭傳下の「易者象也」を根據としにおいても固く守られており、それにより「象」の傳統が一掃されら始まり、その傳統が當時科擧の基本テキストであった『周易大全』來知德は易解釋において象を斥け義理のみを追究する傳統が王弼か

錯有綜、以明陰陽變化之理。(自序) 伏羲象男女之形以畫卦、文王繫卦下之辭、又序六十四卦。其中有

を明らかにす。
又た六十四卦を序す。其の中に錯有り綜有り、以て陰陽變化の理以た六十四卦を序す。其の中に錯有り綜有り、以て陰陽變化の理伏羲は男女の形に象って以て卦を畫し、文王は卦の下の辭を繫け、

の關係にある兩卦とそれらの卦辭・爻辭が密接にかかわっていると考六十四卦の配列は卦象の「錯」あるいは「綜」に基づいており、錯綜の配列に祕められている陰陽變化の原理である。來知德は文王によるこのように「錯綜」とは文王の卦辭(周公の爻辭を含む)と六十四卦

についてみよう。 周知のとおり、易の六十四卦の配列に一定の規則が存れていてみよう。 周知のとおり、易の六十四卦の配列に一定の規幹とする。 来知徳は『周易集注』卷頭の「易者付け、自身の易學の根幹とする。 来知徳は『周易集注』卷頭の「易事の關係が覆でなければ變であるといった。 来知徳は變・覆という六卦の關係が覆でなければ變であるといった。 来知徳は變・覆という六卦の關係が覆でなければ變であるといった。 来知徳は變・覆という六卦の關係が覆でなければ變であるといった。 東の孔穎達は、上下反對の關係をえたのである。周知のとおり、易の六十四卦の配列に一定の規則が存えたのである。周知のとおり、易の六十四卦の配列に一定の規則が存えたのである。 周知のとおり、易の六十四卦の配列に一定の規則が存えたのである。

(易經字義·錯) 獨陰獨陽不能生成、故有剛必有柔、有男必有女。所以八卦相錯。 獨陰獨陽不能生成、故有剛必有柔、有男必有女。所以八卦相錯、少男與少女錯。八卦相錯、六十四卦皆不外此錯也。天地造化之理錯者、陰與陽相對也。父與母錯、長男與長女錯、中男與中女錯、

有り。所以に「八卦相錯す」るなり。生成すること能わず。故に剛有れば必ず柔有り、男有れば必ず女生成すること能わず。故に剛有れば必ず柔有り、男有れば必ず女と錯し、中男は中女と錯し、少男は少女と錯す。八卦相錯して、錯なる者は、陰と陽と相對するなり。父は母と錯し、長男は長女

根源である陰陽の相對的關係を表した易の原理とし、 水火は次〓離■の卦象である。來知德は「八卦相錯」を宇宙萬物の という概念は、 坎と離・中孚■■と小過■■の八つの卦が錯の關係である。 錯卦という。 錯」とは、 山澤は艮■兌■の卦象であり、 八卦相錯」に由來するものである。 六十四卦の中では乾・坤をはじめ頤■■と大過■■ 陰陽反對の兩卦の關係をいい、 説卦傳の「天地定位、 雷風は震闘異■の卦象であり、 山澤通氣、 天地は乾■坤■の卦象であ 本卦と陰陽反對の卦 雷風相薄、 それに基づいて 水火不相 この錯

咸〓〓・恆〓〓から始まる理由を說明する。『周易』の上經が乾坤から始まり、下經が男女の交感の象徴とされる

易の由りて名づくる所なり。 待を爲し、氣其の閒に行れば、往く有り來る有り、 乾坤なる者は萬物の男女なり。 乾坤者萬物之男女也。 に上經は乾坤を首めとし、下經は男女を首めとす。乾坤男女相對 常有り變有り、吉有り凶有り、 乾坤男女相爲對待、 有吉有凶、 男女者 不可爲典要。此易所由名也。 氣行乎其閒、 一物之乾坤也。 男女なる者は一物の乾坤なり。 典要を爲す可からず。此れ 有往有來 故上經首乾坤、 進む有り退く 有進有退、 故

或いは上り或いは下る。 之を顚し之を倒す者なり。 綜字の義は、即ち布帛を織るの綜にして、或いは上り或いは下り、 綜字之義、 其卦名則不同。 則或上或下。巽兌艮震四隅之卦、則巽即爲兌、 即織布帛之綜、或上或下、 在履則爲澤、在小畜則爲風是也。 如屯蒙相綜、 異兌艮震の四隅の卦は、 如えば、 在屯則爲雷、 乾坤坎離の四正の卦は、 顚之倒之者也。 在蒙則爲山是也。 (易經字義・綜) 則ち巽は即ち兌 如乾坤坎離 艮即爲

澤)履に在れば則ち澤と爲り、(風天)小畜に在れば則ち風と爲る、澤)履に在れば則ち山と爲る、是れなり。如えば、履小畜相綜するは、(天屯蒙相綜するは、(水雷)屯に在れば則ち雷と爲り、(山水)蒙にと爲り、艮は即ち震と爲り、其の卦名は則ち同じからず。如えば、と爲り、艮は即ち震と爲り、其の卦名は則ち同じからず。如えば、

「綜」とは、上下反對の兩卦の關係をいい、本卦の上下を逆さまに とは、上下反對の兩卦の關係をいい、本卦の上下を逆さまに とは、上下反對の兩卦の關係をいい、本卦の上下を逆さまに を用いて『周易』の上經三十升・下經三十四卦の理由を説明する。 を用いて『周易』の上經三十卦・下經三十四卦の理由を説明する。 が計、皆相綜而爲二十八卦、並相錯八卦、共三十六卦。如屯 五十六卦、皆相綜而爲二十八卦、並相錯八卦、共三十六卦。如屯 五十六卦、皆相綜而爲二十八卦、並相錯八卦、共三十六卦。如屯 大過頭・小過中孚八卦相錯、其餘 一方寸、此乾坤・坎離・大過頭・小過中孚八卦相錯、其餘 一方寸、とは、上下反對の兩卦の關係をいい、本卦の上下を逆さまに とな。故上經止十八卦、下經止十八卦。(自序)

六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ六十四卦と雖も、止だ乾坤・坎離・大過頤・小過中学の八卦のみ

錯綜説に從えば、六十四卦の中で錯の關係にある八つの卦を除き、

っている。これらのことから「上下經各十八卦」に關する理解が稅氏の間と類似した「序卦圖」が『六經圖』(宋の楊甲撰)にも載まで纏めて數えると、易經の上下經各十八卦」說を稅與權の舊說とする。の上下區分にも文王の序卦原理が現れることを明らかにしたのである。で四庫提要』はその「上下經各十八卦」說を稅與權の舊說とする。「四庫提要」はその「上下經各十八卦」說を稅與權の舊說とする。「四庫提要」はその「上下經各十八卦」說を稅與權の舊說とする。「四庫提要」はその「上下經各十八卦」說を稅與權の舊說とする。不知德は卦で纏めて數えると、易經の上下がそれぞれ十八卦になる。來知德は卦で纏めて數えると、易經の上下がそれぞれ十八卦になる。來知德は卦で纏めて數之。

## ○圖一 稅與權「後天周易序卦圖」(通志堂經解本による)



とができる。
とができる。また、次の文からは來知德の錯綜の定義の由來を知るこるのである。また、次の文からは來知德の錯綜の定義の由來を知ることがわか以前にすでに存在し、殊に邵雍の影響を受けたものであることがわか

七十五第四七條、一九二〇頁)來。陽上去做陰、陰下來做陽、如綜相似。(臺淵錄、『朱子語類』卷錯綜是兩樣、錯是往來交錯之義、綜如織底綜、一箇上去、一箇下

陰下り來りて陽を做すこと、綜の如く相似る。綜の如く、一箇上り去り、一箇下り來る。陽上り去りて陰を做し、錯綜は是れ兩樣なり、錯は是れ往來交錯の義にして、綜は織るの

活用する。
活用する。

送の、計解したように、錯綜に關する朱熹の解釋は主に筮竹を、朱伯崑氏も指摘したように、錯綜に關する朱熹の「錯綜」説の影響を受けたものである。しかし、來知徳の錯綜説はが朱熹に由來することは明らかである。このように來知徳の錯綜説はが朱熹の「錯綜」説・稅氏以前の「上下經各十八卦」説・南宋朱熹の「錯綜」説の影響を受けたものである。しかし、來知徳は錯綜之。

の手段である。 の工夫であった。 られた諸技法は、 という説卦傳の記述では説明できないのである。漢代の象數易で用い 卦の龍・坤卦の馬といった象は 經文のすべての象を解説することができない。 て解説する説卦傳に基づく。 周知のとおり、易の經文に現れる象の傳統的な解釋は、 まず錯を用いた解釋をみよう。 概ね經文と説卦傳における象の隔たりを埋めるため 來知德の錯綜說もそうした象のズレを解決するため しかし、 「乾爲馬、 説卦傳に明示される象だけでは 坤爲牛、 一例を擧げるなら、乾 震爲龍 卦象につい (後略)」

三錫命、 體乃ち兌にして、周公九五の爻にて、亦た虎を以て之を言う。 八卦旣に相錯す、所以に象即ち錯の中に寓す。如えば乾は坤に錯 に錯し、艮は虎と爲し、文王即ち虎を以て之を言う。革卦は、上 八卦旣相錯、 乾は馬と爲し、坤は即ち「牝馬の貞に利し」。履卦は、 周公九五爻、亦以虎言之。又睽卦、 純用天火同人之錯。皆其證也。 所以象即寓于錯之中。 **兌錯艮、艮爲虎、** 文王即以虎言之。革卦、上體乃 如乾錯坤。 上九純用錯卦。 (易經字義・錯 乾爲馬、 坤即利牝 兌艮 又 王.

なり。 す」の「虎」も同じ例とする。また、睽■■上九の爻辭「睽ぎて孤基を履卦の下卦兌■の錯卦艮■とし、革■■九五の爻辭「大人虎變 同人■■を用いて解釋する。 錯卦の乾(說卦傳)とし、履■■の卦辭「虎の尾を履む」の「虎」の 吉」は「婚媾」の象を除き全ての象を上卦離■の錯卦次〓を用いて 後に之が弧を説く。寇に匪ず婚媾せんとす。往きて雨に遇えば則ち がそれと相異なる場合に錯の原理を用いる。坤の卦辭の「馬」の基を 來知德は說卦傳の象に基づき、文王の卦辭と周公の爻辭に現れる象 豕の塗を負い、鬼を一車に載するを見る。先に之が弧を張り、

このように易解釋において陰陽反對の卦から象の根據を取る技法は 旁く坤に通じ、坤來りて乾に入り、 本卦と陰陽反對の旁通卦が相通じるとし、 「旁通」に由來するものである。 旁通情也」である。 東漢の陸績は「乾の六爻發揮變動し 以て六十四卦を成す」と注し 旁通の典據は乾卦の文言傳の 東漢の虞翻は本卦に無

> い象を旁通卦から引いて經文の解釋に活用した。 續 いて綜を用いた解

非山中研窮三十年、安能知之。宜乎諸儒以象失其傳也。 夬姤相綜、夬之九四即姤之九三、故其象皆臀无膚。 如損益相綜、損之六五即益之六二、特倒轉耳。 故其象皆十朋之龜 綜卦之妙如此 (易經字義

と以うこと。 ば、安んぞ能く之を知らん。宜なるかな諸儒「象其の傳を失う」 綜卦の妙は此の如くして、山中にて研窮すること三十年に非ざれ 倒轉するのみ。故に其の象皆な「十朋の龜」なり。 如えば、 は、夬の九四即ち姤の九三なり、故に其の象皆な「臀无膚」なり。 損益の相綜するは、損の六五即ち益の六二にして、

純ら天火同人の錯を用う。皆な其の證なり。

た睽卦は、上九純ら錯卦を用う。 師卦の「王三たび命を錫う」は、

だろう。 較してみれば來氏が綜の關係に注目した意圖を理解することができる である。ここで來氏は共通する象だけを擧げているが、その經文を比 するためである。來氏が擧げている損と益、夬と姤はその代表的な例 來知德が綜に注目した理由は、綜の關係にある兩卦に同じ象が登場

損量六五、 或益之、十朋之龜、 弗克違、 (後略

或いはこれを益す、十朋の龜も違う克わず、 益二六二、 或益之、 十朋之龜、 弗克違、

夬■■九四、 臀无膚、 其行次且、 (後略)

姤■■九三、 臀に膚无し、 其の行くこと次且たり。 臀无膚、 其行次且、

に、 綜を用いて注した例をいくつか擧げると、 「謙■■の上六 (「鳴謙」) は、 即ち豫の初六なり、 豫■■初六の 故に二爻皆な

來知德の錯綜說と王夫之の乾坤並建論

れる。 こうした來氏の自負を『四庫提要』は「夜郎自大」に譬えて貶めるが、を前人未發の原理とし、錯綜を孔子以後亡んだ象の原理の復活とする。 れであり、 り越えようとする新しい易學の構築を試みたのである。 説を文王の卦辭と六十四卦の配列に一貫する原理としながらも、 來氏の自負にはそれなりの根據はあったと考えられる。 考えられる。特に覆象の場合は鈴木氏の指摘のようにその例がごく希 それは錯綜説における來氏の獨自性をある程度認めたものであろうと 體説の繼承とするが、來氏の錯綜の由來については何も觸れていない。 易の旁通・覆象(反對)の繼承と見なすことはできないと考えられる。 にかかわる原理であるので、單に易解釋の技法として用いられた漢 。四庫提要』は來氏が錯綜と共に易解釋に用いた「中爻」を漢易の互 このように、易解釋に用いられた來氏の錯綜には漢易の影響が見ら しかし、上述のように、 漢代以後殆ど用いられていない。そのために、來知德は綜 錯綜說を擴充して當時の易學の主流であった先天易を乘 來氏の錯綜說は六十四卦の配列と密接 來知德は錯綜 それ

文王以後に文字で表された今の『周易』を後天の易とし、易の原理が『確の先天易とは、『周易』の成立過程に新しい意味を付與して、

大園のような圖象を用いて易の原理を表現し理解しようとする易圖學表の先天の易が宇宙自然の變化原理をそのまま反映する本然の易であると强調したものである。そうした先天易の立場から考えると、文を、文を表表の、 
一本の意圖(作易本原精微之意)からはややずれているものとなる。この本の定文字の傳達性に疑問を抱く先天易において、河圖洛書・先天後ように文字の傳達性に疑問を抱く先天易において、河圖洛書・先天後まうに文字の傳達性に疑問を抱く先天易において、河圖洛書・先天後まうに文字の傳達性に疑問を抱く先天易のまま反映する本然の易である。

ので、それは朱熹の定義に由來する。 朱熹が邵雍の先天易と易圖を繼承し、易圖に基づいて先天易と後天 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 易の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのは周知のとおりである。しかし、朱熹は伏 場の原理を説こうとしたのに対して、文王

是也。 寒暑往來是也。分陰分陽、 朝鮮本・呂留良本は 陰陽有箇流行底、 易有兩義、 『朱子語類』卷六十五第六條、 有箇定位底。一動一靜、 一是變易、 「便是」に作る 兩儀立焉、 便是流行底、 便是定位底、 一六〇二頁。「更是」、和刻本 互爲其根、 一是交易、 天地上下四方 更是流行底 便是對待底

一靜、互いに其の根と爲る」(「太極圖說」)は、更ち是れ流行する陰陽には箇の流行するもの有り、箇の定位するもの有り。「一動

味すると理解した。 を錯に、變易を綜に當てはめ、 陽の流行を意味し、 に占筮法の原理とする朱熹の解釋とは大きな違いを見せる。 流行という綜の原理を表したものとする。この點において、變易を主 れを錯綜説と結び付けて伏羲の易と文王の易を説明する。來氏は交易 朱熹は易に變易と交易の兩義があり、 王八卦方位之圖」の圖說 秋冬一氣而已。故文王序卦一上一下相綜者、以其流行而不已也。 死物矣。此處安得有先後。 待而不移。 蓋本諸此。蓋有對待、其氣運必流行而不已、有流行、其象數必對 所以下經首咸恆。咸恆之交感者流行也。孔子繫辭剛柔相摩一條、 此文王之易也。易之氣也流行不已者也。自震而離而兌而坎、春夏 綜は陰陽の流行を表した文王易の原理として、後天圖は陰陽の 故男女相對待、其氣必相摩盪、若不相摩盪、 交易は男女・天地・四方のような陰陽の對待を意 來知徳はそうした朱熹の説を繼承しながらも、 ③ 錯は陰陽の對待を表した伏羲易の原理 故不分先天後天」。(易經雜說諸圖・「文 變易は晝夜・四季のような陰 則男女乃 そ

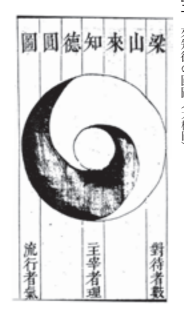
の交感する者は流行するなり。孔子繋辭の「剛柔相摩」の一條は、て已まざるを以てするなり。所以に下經は咸恆を首めとす。咸恆文王の序卦の一いは上り一いは下りて相綜する者は、其の流行しりして離にして兌にして坎なるは、春夏秋冬一氣なるのみ。故に此れ文王の易なり。易の氣なるや流行して已まざる者なり。震自

先天後天を分けず。 地處に安んぞ先後有るを得んや。故に則ち男女は乃ち死物なり。此處に安んぞ先後有るを得んや。故にに男女相對待すれば、其の氣必ず相摩盪し、若し相摩盪せざれば、して已まず、流行する有れば、其の象數必ず對待して移らず。故蓋し諸を此れに本づく。蓋し對待する有れば、其の氣運必ず流行

知徳の太極圖(圖二を参照)である。 
知徳の太極圖(圖二を参照)である。 
などちらも廢棄してはいけないものとしながらも、錯綜における先後はどちらも廢棄してはいけないものとしながらも、錯綜における先後はどちらも廢棄してはいけないものとしながらも、錯綜における先後はどちらも廢棄してはいけないものとしながらも、錯綜における先後などちらも廢棄してはいけないものとしながらも、錯綜における先後などのように來知徳は陰陽の對待と流行という易の原理を伏羲の錯と

敷衍説明したものであるが、その中でも來氏が最も高く評價したのは來知德において孔子の十翼は陰陽の對待と流行という錯綜の原理を

## ○圖二 來知徳の圓圖 (太極圖)



來知德の錯綜說と王夫之の乾坤並建論

京の日本の計画の計画は本知徳の錯綜説の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は本知徳の錯綜説の特色をよく表していると思いる。「易象を悟り、文王の序卦、孔子の雑卦の意味を悟った」といいる。「易象を悟り、文王の卦序に秘められている錯綜の原理を最も明したのは來氏が序卦傳の論理に拘らずその卦序の象に注目したためでしたのは來氏が序卦傳の論理に拘らずその卦序の象に注目したためでしたのは來氏が序卦傳の論理に拘らずその卦序の象に注目したためである。「易象を悟り、文王の卦序に秘められている錯綜の原理を説いた雜卦を一對にしてその對照的な義を説いた雜卦を引きしていると思う。「明史』列傳の評価は來知徳の錯綜説の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は來知徳の錯綜説の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は來知徳の錯綜説の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は來知徳の錯綜記の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は來知徳の錯綜説の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は來知徳の錯綜説の特色をよく表していると思う『明史』列傳の評価は本知徳の錯綜記の特色をよりで記述といると思う。

## 一 王夫之の乾坤竝建論

陽、有陽無陰之氣(後略、二七六頁)。 有天而無地之時、則無有有乾而無坤、有坤而無乾之道、無有陰無周易並建乾坤於首、無有先後、天地一成之象也。無有地而無天、

りて陰無きの氣無し。無く、時有りて陽無く、陽有無く、中有りて乾無きの道有ること無く、陰有りて陽無く、陽有地有りて天無く、天有りて地無きの時無ければ、則ち乾有りて坤周易乾坤を首めに並建するは、先後有る無く、天地一成の象なり。

説である。王氏において『周易』が乾坤二卦から始まるのはまさにそ係に基づいて『周易』における乾坤二卦の竝存する關係を强調する易、乾坤竝建論とは、宇宙自然における陰陽二氣の不可分・無先後の關

ようとしたものに他ならない。王氏の易解釋は、相交わって存在する陰陽二氣の有り様を明らかにしうした陰陽二氣の緊密な關係を表すものである。乾坤並建論に基づく

卷一上、 陰有自立之體、 凡卦有取象於物理人事者、 有象此純陽純陰者也。 故周易並建乾坤爲諸卦之統宗、不孤立也。 七四頁 無有陽而無陰、 天入地中、地函天化、 陰陽二氣、 而乾坤獨以德立名、 有陰而無陽、 絪縕於宇宙、 而抑各效其功能。 無有地而無天、 融結於萬彙、 盡天下之事物、 然陽有獨運之神、 (『周易內傳 有天而 不相

王夫之において卦は宇宙自然と人間世界からその象を取ったもので 田表すためであり、他の六十二卦の變化もその乾坤二卦に基づいて ではない。一つの卦としての乾坤は只だ宇宙自然における盛んなる陰 ではない。一つの卦としての乾坤は只だ宇宙自然における盛んなる陰 ではない。一つの卦としての乾坤は只だ宇宙自然における盛んなる陰 ではない。一つの卦としての乾坤は只だ宇宙自然における盛んなる陰

然陰陽非有偏至之時、剛柔非有偏成之物。故周易之序、錯綜相比、

此。(『周易內傳』卷一上、七四頁) 屯蒙者、綜以相報也。此周易之大綱、以盡陰陽之用者也。餘卦放經緯備。大小險易得失之幾、互觀而益顯。乾坤者、錯以相應也。 合二卦以著幽明屈伸之一致。乾坤竝立、屯蒙交運、合異於同、而

した乾坤竝建論と錯綜説の關係を次のように體用に譬えて説明する。 ように錯綜説は乾坤竝建論の根幹をなす重要理論である。王氏はこう 係は陰陽二氣の働きを明らかに表す『周易』の要であるとする。この は屯〓■・蒙〓〓のような綜の關係であって、そのような錯綜の關 對になる兩卦は乾ⅢⅢ・坤ⅢⅢのような錯の關係であったり、また るので、六十四卦が錯と綜の關係で配列されているとする。つまり、 王夫之は陰陽二氣による易の原理は必ず對になる二つの卦から現れ 周易之書、 或綜而往復易其幾、 之道在。 而交列焉、 (『周易內傳』卷一上、 而立乎至足者爲易之資。 易之用也。純乾純坤、 乾坤並建以爲首、易之體也。六十二卦錯綜乎三十四象 互相易於六位之中、 四一頁 屯蒙以下、 未有易也。 則天道之變化人事之通寒 或錯而幽明易其位、 而相峙以並立、

三十四象に錯綜して交列するは、易の用なり。純乾純坤、未だ常易の書、乾坤並建して以て首めと爲すは、易の體なり。六十二

を易え、互いに六位の中に相易われば、則ち天道の變化・人事の以下、或いは錯して幽明其の位を易え、或いは綜して往復其の幾道在り。而して至足する者(乾坤)を立てて易の資と爲す。屯蒙易わる有らざるなり。而るに相峙して以て竝立すれば、則ち易の

の功績として高く評價する。 の配列を通じて錯綜の原理を表したことを『周易』成立における文王の配列を通じて錯綜の原理を表したことを『周易』成立における文王坤二卦を『周易』の始めとして乾坤並建の原理を表し、他の六十二卦このように乾坤並建論を支えているのが錯綜説である。王夫之は乾

通塞焉に盡くさる。

と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と為すと謂う可からざるなり。 と言うは、則ち亦た乾 がぶるは、則ち尤も以て先聖の藏を發す。然れども說卦傳の「天 がぶるは、則ち尤も以て先聖の藏を發す。然れども說卦傳の「天 と為すと謂う可からざるなり。

る王夫之の錯綜說は、王氏の易學成立過程において早い段階で確立しことはできないと考える。このように乾坤並建論と密接に關わっていしたものに過ぎないので、伏羲易を文王易と區別して先天の易とする王夫之は文王の乾坤並建と錯綜が伏羲の卦制作の原理をそのまま表

錯綜」をすでに錯綜説に基づいて解説している。 たものである。王氏の初期著作である『周易稗疏』は繋辭傳の「參伍

錯者、 すべからざる者なるを知らざればなり。 綜して、迭いに相升降するが若し。屯と蒙の如きの五十六卦皆な は、 見わるる所の陰を錯去すれば則ち陽見われ、其の見わるる所の陽 見わるれば則ち陽中に隱れ、陽見わるれば則ち陰中に隱る。其の 綜なり。 を錯去すれば則ち陰見わる。乾と坤、屯と鼎、蒙と革の如きの類 かし、一たび上りて一たび下るなり。卦は各の六陰六陽有り、 を發見する者なり。綜なる者は、 錯なる者は、金を鑢くの械器にして、 下交易、 如乾之與坤、 見則陰隱於中。 以機動之、一上而一下也。 皆な錯なり。就し見わるる所の爻、上下交易すれば、織の提 鑢金之械器、 不知此乃讀易之要不可忽者也。 舊未だ注明せざるは、此れ乃ち讀易の要にして忽がせに 若織之提綜、 屯之與鼎、 錯去其所見之陰則陽見、 汰去其外而發見其中者也。 迭相升降。 蒙之與革之類、 卦各有六陰六陽、 經の線に繋け、機を以て之を動 如屯之與蒙五十六卦皆綜也。 其の外を汰い去りて其の中 皆錯也。 (卷三、七八八頁) 錯去其所見之陽則陰見。 陰見則陽隱於中、 綜者、 就所見之爻、 繋經之線 陰 上 舊 陽

ののように見える。來氏の先天易批判が先天・後天の區分のみを問題る新解釋であり、王氏の先天易批判は來氏よりもう一步突き詰めたも訪を付けて「やすり」から陰陽反對の意味を引き出したのは王氏によの根據とする點などが兩氏の類似點として擧げられる。但し、錯に訓り出し、また、錯綜說を文王の六十四卦の配列原理とし、先天易批判ところが多い。例えば、「おさの働き」から上下反對の綜の意味を取これまでの考察からわかるように、來王兩氏の錯綜說には相通じる

論定することは容易ではない。 論定することは容易ではない。 を関し伏羲易と文王易の區別も認めないのである。王氏易學におけるもう一つの命題である「四聖一揆」からも、そうした態度が窺える。こうした兩氏の相違點は、來氏の錯綜説の不備を王氏が補ったもる。こうした兩氏の相違點は、來氏の錯綜説の不備を王氏が補ったもる。こうした兩氏の相違點は、來氏の錯綜説の不備を王氏が補ったもる。こうした極氏の相違點は、來氏の錯綜説の不備を王氏が補ったもる。こうした兩氏の相違點は、來氏の錯綜説の不備を王氏が補ったもる。こうした一次表別と文王易の區別は未だ認めているのに對して、王氏の先天視し伏羲易と文王易の區別は未だ認めているのに對して、王氏の先天

するためである。 したものと認め、i に對する評價であろう。 對して、王夫之はそうしない。それは王氏が河圖だけを易の原理を表 卦の配列原理として理解するのみで、易經文の解釋においては用いな 錯綜の原理を易經文の解釋に積極的に用いたが、王夫之は錯綜をただ 夫之において乾坤並建論の主要根據となるのである。また、 の錯綜說は陰陽二氣の不可分の關係を强調するもので、 來知德の錯綜說は主に陰陽の對待と流行を表すものであるが、 い。また、來知德は錯綜を伏羲圖と文王圖の原理としても用いたのに しかも、兩氏の錯綜說はその展開において相異なる樣相を見せる。 京房や邵雍などの圖説を易とは關わりの無いものと 兩氏の相異點において最も興味を引くのは、 そのために王 來知德は 、王夫之 序卦傳

傳と同じくその論理に注目して、すべての卦を先後の關係で繋げてい原理を表した聖人の書として高く評價するのに對して、王夫之は他の知徳は序卦傳の論理に拘らずその卦序の象に注目して序卦傳を錯綜のれは序卦傳に對する兩氏の見方の相違に由來する。上述のように、來れは序卦傳に對する兩氏の見方の相違に由來する。上述のように、來上述のように、兩氏の錯綜說において文王の卦序は重要な根據とな上述のように、兩氏の錯綜說において文王の卦序は重要な根據とな

ら雜卦傳を以て錯綜の原理を說くのである。 『周易內傳』においては序卦傳に注を付けずに原文のみを載せて、專 『周易內傳』においては序卦傳に注を付けずに原文のみを載せて、專 陰陽二氣の不可分・無先後の關係を强調する乾坤並建說とは相い容れ 陰陽二氣の不可分・無先後の關係を强調する乾坤並建說とは相い容れ に非ず」と批判したのである。王氏においてそうした序卦傳の論理は

#### おわりに

本稿は近世易學史における來知徳の錯綜說の意義について考察し、本稿は近世易學史における錯綜說との比較も試みた。錯綜說それに加えて王夫之易學における錯綜說との比較も試みた。錯綜說:「上下經各十八卦」說・朱熹の「錯綜」說・孔穎達の「非覆即變」說・「上下經各十八卦」說・朱熹の「錯綜」說・孔穎達の「非覆即變」就・「上下經各十八卦」說・朱熹の「錯綜」說・孔穎達の「非覆即變」就・「上下經各十八卦」說・朱熹の「錯綜」說・孔穎達の「非覆即變」だる陰陽の對待と流行の原理に結び付けて伏羲の先天易と文王の後おける陰陽の對待と流行の原理に結び付けて伏羲の先天易と文王の後おける陰陽の對待と流行の原理に結び付けて伏羲の先天易と文王の後おける陰陽の對待と流行の原理に結び付けて伏羲の先天易と文王の後おける際知徳の錯綜說の意義について考察し、本稿は近世易學史における來知徳の功績として評價できると考えられる。

明らかになった。

最後に指摘して置きたいのは、そうした相異點を有するにもかかわ

察が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

家が必要であり、今後の課題としたい。

#### 注

- □印されたことはない。 
  「程朱傳義」であり、管見によれば、江戸時代に來氏の『周易集注』が野徳川日本的影響』、中文大學出版社、二○○九年、二○六頁)、それは對徳川日本的影響』、中文大學出版社、二○○九年、二○六頁)、それは對徳川日本的影響』、中文大學出版社、二○○九年、二○六頁)、それは「程朱傳義」であり、管見によれば、江戸時代に來氏の『周易集注』が「程朱傳義」であり、管見によれば、江戸時代に來氏の『周易集注』が「程朱傳義」であり、管見によれば、江戸時代に來氏の『周易集注』が「相談」といる。
- 數以論易象、而以雜卦治之」。 自隆慶庚午至萬歷戊戌、閱二十九年而成此書。其立說專取繫辭中錯綜其自隆慶庚午至萬歷戊戌、閱二十九年而成此書。其立說專取繫辭中錯綜其
- 焦循の相錯說はそれの影響を受けた代表的なものである。朝鮮後期にお研究史』(湖南出版社、一九九一年)三五五頁を參照。その一例として、(3) 近世中國における來知德易學の影響については、廖名春共著『周易

高く評價している。 明治時代に活躍した根本通明は「讀易私記」の中で來知德の易學を最も 徳出版社、二○一六年)に再錄)を參照。濱久雄氏も指摘したように、 の影響」(『東洋研究』一八六號、二〇一二年。『東洋易學思想論攷』(明 おけるその影響については、濱久雄の「明代における來知徳の易學とそ の來知德易學批判)」(『茶山學』二六號、二〇一五年)を參照。日本に 第一號、二〇一五年)、「다산 정약용의 내지덕 명학 비판 (茶山丁若鏞 ・型(朝鮮後期における來知德易學の受容と批判)」(『人文論叢』第七二卷 〇二年)、김영우 (キム・ヨンウ) 「조선 후기 래지덕 역학의 수용과 비 イン) 「茶山의 明淸易學 批判」(『哲學研究』八四集、大韓哲學會、二〇 ら批判したことを擧げられる。それに關する韓國の研究は、방已(バン・ 易註駁」(『易學緒言』)において來知德の易學について詳しく論じなが ことや、 けるその影響を窺える代表的な例としては、第二十二代國王正祖の一七 八三年と一七八四年の經史講義において、來知德の易解釋が引用された 朝鮮後期の大儒、茶山丁若鏞(一七六二~一八三六)が

- 九八八年)の第一册と第十二册である。以下頁數のみを記す。象」。本稿で用いた王夫之の周易關連著作は『船山全書』(嶽麓書社、一4)『周易內傳發例』二十五章(二八三頁)「以乾坤並建爲宗、錯綜合一爲
- (5) 高田淳『易のはなし』(岩波新書、一九八八年)一二五頁。
- (6) 朱伯崑『易學哲學史』第四卷(崑崙出版社、二〇〇五年)一〇三頁。
- 属象)。 以下同、一六四三頁)「卦中要看得親切、須是兼象看、但象不傳了」。(劉以下同、一六四三頁)「卦中要看得親切、須是兼象看、但象不傳了」。『朱子語類』卷六六第八一條(中華書局、一九八六年、「)『周易集注』易經字義・象『朱子語錄云、卦要看得親切、須是兼象看、
- 者、表裏視之、遂成兩卦、屯蒙需訟師比之類、是也。變者、反覆唯成一(8) 『周易正義』卷九、序卦傳「今驗六十四卦、二二相耦、非覆即變。覆

- 卦、則變以對之、乾坤坎離大過頤中孚小過之類、是也」。
- 感之情、則少爲親切、論尊卑之序、則長當謹嚴、所以农咸」。男女交感之義。恆、長男在長女之上、男尊女卑、乃夫婦居室之常。論交9)『周易集注』卷七、恆卦の注「蓋咸、少男在少女之下、以男下女、乃
- (1) 『周易正義』卷九「天地定位」條の疏。
- (12) 『周易集注』四庫提要「然上下經各十八卦、本稅與權之舊說」。
- (13) 『易學啓蒙小傳』四庫提要を參照。
- (4) 『六經圖』(民國七七年重印本)には總七○個の易圖が收錄されている。 最初の「易有太極圖二」の一つが周敦頤の太極圖であるが、その圖は朱 豪所定圖ではなく、朱震(字子發、一○七二~一一三八)所進圖(『漢 上易傳』)を採用しており、易學の傳授過程を圖表にした最後の「古今 上易傳授圖」が二程で終わっている。これらのことからも、『六經圖』 の易圖が朱子学誕生以前のものであることがわかる。周子太極圖におけ る朱熹所定圖と朱震所進圖については今井宇三郎『宋代易學の研究』(明 る朱熹所定圖と朱震所進圖については今井宇三郎『宋代易學の研究』(明 る朱熹所定圖と朱震所進圖については今井宇三郎『宋代易學の研究』(明 る朱熹所定圖と朱震所進圖については今井宇三郎『宋代易學の研究』(明 る朱熹所定圖と朱震所進圖については今井宇三郎『宋代易學の研究』(明 る朱熹所定圖と朱震所進圖については今月宇三郎『宋代易學の研究』(明 る朱熹所定圖と朱震所進圖については今月中三郎『宋代易學の研究』(明 の場画が收錄されている。
- (15) その圖說の一例を擧げると、「邵子曰、八卦之象、不易者四、反易者二十八、以三十六變而成六十四百然耳。) 重卦之象、不易者八、反易者二十八、以三十六變而成六十四百然耳。) 重卦之象、不易者八、反易者二、引力之象、不易者四、反易者二、(15) その圖說の一例を擧げると、「邵子曰、八卦之象、不易者四、反易者也」。
- (16) 注(6)前掲書第三卷、三三一頁。筮法としての錯綜については『子語類』卷七五第五一條(林學蒙錄、一九二一頁)を参照。
- (17) 漢代の象數易で用いられた旁通などの諸技法については、鈴木由次郎

の展開」を參照されたい。 『漢易研究』(明徳出版社、一九六三年、以下同)第二部第二章「象數易

- (18) 『周易本義』說卦傳「艮爲山」條の注「荀九家有爲鼻爲虎爲狐

- 錯卦取象、亦如睽卦上九之見豕負塗也。取象如此玄妙、所以後儒難得知」。卦錯同人、乾在上、王之象、離在下、三之象、中爻巽、錫命之象、全以(21)『周易集注』卷三、師卦九二「在師中吉、无咎、王三錫命」の注「本
- (3) 『引引基記 美国、泉トリ、「詩泉、」 )…「景泉に下引書、行に乾六爻發揮變動、旁通于坤、坤來入乾、以成六十四卦、故曰旁通情也」。(2) 『周易集解』卷一、乾卦文言傳「六爻發揮、旁通情也」の注「陸績曰、
- 鳴」。謙上六「鳴謙、利用行師、征邑國」。綜爲一卦、故雜卦曰、謙輕而豫怠也。謙之上六即豫之初六、故二爻皆言《33)『周易集注』卷四、豫卦初六「鳴豫、凶」の注「謙豫二卦同體、文王
- 來知德の錯綜說と王夫之の乾坤並建論
  3) 來知德は旣濟九三と未濟九四が屬する坎〓を用いて、鬼方を北方國と

人勿用」の注、「鬼方者、北方國也。(中略)坎居北、故曰鬼方」。解釋する。『周易集注』卷十二、旣濟九三「高宗伐鬼方、三年克之、

- (26) 注(17)前揭書、二七九頁。
- 論。師心自悟、偶有所得、遽夜郎自大哉」。 千年有如長夜、豈非伏處村塾、不盡覩遺文祕籍之傳、不盡聞老師宿儒之27)『周易集注』四庫提要「其自序乃高自位置、至謂孔子沒後而易亡、二
- 28) 『朱子語類』卷六六第一九條(一六三〇頁)「又曰、文王之心、已自不如伏羲寬闊、急要說出來。孔子之心、不如文王之心寬大、又急要說出道理來。所以本意浸失、都不顧元初聖人畫卦之意、只認各人自說一副當道理來。所以本意浸失、都不顧元初聖人畫卦之意、只認各人自說一副當道文王・周公之易、有孔子之易。自伏羲以上、皆无文字、只有圖畫、最宜文王・周公之易、有孔子之易。自伏羲以上、皆无文字、只有圖畫、最宜文王・周公之易、有孔子之易。自伏羲以上、皆无文字、只有圖畫、最宜文王・周公之易、有代羲之易、有成。
- の譯注(その一)」(『中國哲學』第四十號、北海道中國哲學會、二○一方。『朱子語類』卷六五第七條(一六○三頁)「陰陽、有相對而言者、如う。『朱子語類』卷六五第七條(一六○三頁)「陰陽、有相對而言者、如 表 は 流行の變易を錯綜・用とも言い、對待の交易を相對・體とも言い。對待の交易を相對・體とも言い。對待の交易を相對・體とも言い。對待の交易を相對・體とも言

三年)二七一頁の表を參照。

- 列者對待也。孔子繫辭天尊地卑一條、蓋本諸此」。 待不移者也。故伏羲圓圖皆相錯以其對待也。所以上經首乾坤、乾坤之兩(22) 『周易集注』「伏羲八卦方位之圖」の圖說「此伏羲之易也。易之數也對
- 是占筮之法。如晝夜寒暑、屈伸往來者是也」。(呂燾錄)。 云云者是也。變易是陽變陰、陰變陽、老陽變爲少陰、老陰變爲少陽、此何。曰交易是陽交於陰、陰交於陽、是卦圖上底。如天地定位、山澤通氣(3)。 『朱子語類』卷六十五第二二條(一六○五頁)「問易有交易變易之義如
- 卷一、弄圓篇)。 
  卷一、弄圓篇)。 
  卷一、弄圓篇)。 
  後一、弄圓篇)。 
  後一、弄圓篇)。 
  後一、弄圓篇の圖說「蓋伏羲文王之前」。來知德のもう一つの著作であ字之理而圖之也。故圖于伏羲文王之前」。來知德のもう一つの著作であ字之理而圖之也。故圖于伏羲文王之前」。來知德のもう一つの著作である『日錄』では、その圖を「太極圖」と題する(『重刻來瞿唐先生日錄』
- 前者居于後、後者居于前、止將二體兩卦有錯有綜者下釋其意、故乾剛坤略)又恐後學以序卦爲定理、不知其中有錯有綜、有此二體、故雜亂其卦(36)『周易集注』卷一五、雜卦傳の注「雜卦者、雜亂文王之序卦也。(中

《、比樂師憂是也。使非有此雜卦、象必失其傳矣」。

- 37) 『周易集注』卷一五、序卦傳の注「序卦者、孔子因文王之序卦、就此一端之理以序之也。(中略)宋儒不知象、就說序卦非聖人之書、又說非聖人之蘊、非聖人之精。殊不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦雜卦也。以此觀之、謂序卦爲聖人之至精漢至今日、叛經者皆因不知序卦非爲理設、乃爲象設」と相通じると考えられる。義」說は來氏の「序卦非爲理設、乃爲象設」と相通じると考えられる。義」說は來氏の「序卦非爲理設、乃爲象設」と相通じると考えられる。
- (38) 『明史』來知德傳(中華書局、七二九一頁)。
- 六十二卦之變通」。 六十二卦之變通」。 四三頁)「周易竝建乾坤爲太始、以陰陽至足者統(39) 『周易內傳』卷一上(四三頁)「周易竝建乾坤爲太始、以陰陽至足者統
- (40) 注(6)前揭書第四卷、六九─七○頁。
- (4) 『周易內傳發例』六章(六五五頁)「河圖者、聖人作易畫卦之所取、則(4) 『周易內傳發例』六章(六五五頁)「河圖者妻紹之圖說爲防」。王夫之の圖書理解については、正訓、闢京房陳摶日者黃冠之圖說爲防」。王夫之の圖書理解については、正訓、闢京房陳摶日者黃冠之圖說爲防」。王夫之の圖書理解については、本間次彥「河圖洛書の問題圈一圖・象數・王夫之」(『東方學』第八十一本間次彥「河圖洛、聖人作易畫卦之所取、則
- 文義求之、亦多牽强失理、讀者自當辨之。餘詳外傳」。(42) 『周易內傳』卷六下(六三八頁)「(序卦傳) 二篇必非聖人之書、

即以

周易以始、蓋陰陽之往來無淹待而嚮背無吝留矣」。王夫之の乾坤並建論(43)『周易外傳』卷七(一〇九一頁)「序卦非聖人之書也。乾坤並建而捷立、

來知德の錯綜說と王夫之の乾坤竝建論

學習院大學、一九八六年)。 「王船山の乾坤竝建捷立論―序卦は聖人の書に非ず」(『研究年報』三三、「王船山の乾坤竝建捷立論―序卦は聖人の書に非ず」(『研究年報』三三、に基づく序卦傳の批判についてはすでに詳しい先行研究がある。高田淳

計為三十二對耦之旨也、而傳為言其性情功效之別焉」(44) 『周易內傳』卷六下(六三八頁)「雜者相閒之謂也。一被一此、一往一於綜、實則錯綜皆雜也。錯者幽明之迭用、綜皆用其明者也。周易六十四於綜、實則錯綜皆雜也。錯者幽明之迭用、綜皆用其明者也。周易六十四於綜、實則錯綜皆雜也。錯者幽明之迭用、綜皆用其明者也。周易六十四於綜、實則錯綜皆雜也。錯不可將而後從錯。(中略)故略於錯而專於綜、實則錯綜皆雜之則。